# 5 BIBLIOTECA ANA TERESA TORRES

1ª edición: noviembre 2009

### © Editorial Alfa, 2009

Reservados todos los derechos. Queda rigurosamente prohibida, sin autorización escrita de los titulares del Copyright, bajo las sanciones establecidas en las leyes, la reproducción parcial o total de esta obra por cualquier medio o procedimiento, incluidos la reprografía y el tratamiento informático.

### **Editorial Alfa**

Apartado 50.304. Caracas 1050, Venezuela Telf.: [+58-2] 762.30.36 / Fax: [+58-2] 762.02.10

e-mail: contacto@editorial-alfa.com

www.editorial-alfa.com

ISBN: 978-980 Depósito legal: If

### Diseño de colección:

Ulises Milla Lacurcia

### Diagramación

Rocío Jaimes

### Corrección

Henry Arrayago

### Fotografía de solapa

### Impresión

Printed in Venezuela

DEL MITO DE LA INDEPENDENCIA A LA REVOLUCIÓN BOLIVARIANA

### **ANA TERESA TORRES**



A mi nieto Julio Antonio González Carvallo, que llegó cuando preparaba este libro.

Con mi permanente agradecimiento a Michaelle Ascencio, por su iluminación y generosidad que recorren estas páginas.

### ÍNDICE

| Pr | eámbulo                                         |
|----|-------------------------------------------------|
|    | Los héroes andan sueltos                        |
| ΕI | fundamentalismo heroico                         |
|    | La inflexión melancólica de la Independencia 21 |
|    | La república heroica                            |
|    | Teorías sobre el mito bolivariano 55            |
|    | La Patria mítica                                |
| Fr | acturas de la modernidad                        |
|    | Patria o paisaje                                |
|    | El derrumbe del mito democrático                |
|    | La degradación de los héroes                    |
| La | Revolución Bolivariana como alegoría nostálgica |
| de | la Independencia                                |
|    | Las incógnitas del héroe                        |
|    | Mito y utopía de la revolución                  |
|    | El cuerpo amado de la Patria                    |
|    | El relato emancipador                           |
|    | La alegoría nostálgica                          |
| Re | eferencias bibliográficas                       |

## **PREÁMBULO**

### LOS HÉROES ANDAN SUELTOS

Hay pasados que no terminan de irse; el pasado venezolano es uno de ellos. La gloria de la Independencia, siempre dominante en nuestro imaginario, extiende su sombra de presente perpetuo. Como quiera que avancemos, el pasado nos espera. El futuro siempre será, paradójicamente, pretérito. Un tiempo heroico, plagado de guerras, revueltas y asonadas; atravesado por revoluciones liberales o conservadoras; «azules» o «amarillas»; restauradoras o reformistas; genuinas o legalistas; libertadoras o reivindicadoras; de «abril», de «marzo», o de «octubre»; tiempo presentado en una escenografía de estruendo bélico y triunfantes cornetines, de enemigos que huyen o conspiran, de banderas libertarias y proclamas disolventes, de dictaduras sangrientas y sufridas resistencias. Sus hermosas escenas guerreras deberían reposar en los lienzos de la historia, de modo tal que pudiéramos de vez en cuando reconocerlas y reconocernos en ellas, pero desde la lejanía del presente, como quien recuerda con afecto a los antepasados, sin por ello verse en la obligación de rendirles culto. Si los héroes permanecieran allí, en los cuadros de Arturo Michelena o de Tito Salas, serían inofensivos. Toda nación conserva sus caballos, sus jinetes, sus paisajes devastados en alguna batalla de la que nadie, excepto los historiadores acuciosos, sabe demasiado; de ese reservorio es la materia de los museos nacionales, los mausoleos, las estatuas, los parques, y algunas efemérides. Sería deseable que la estética conservara enmarcados –encarcelados– a esos héroes belicosos que, se nos dice, son los padres de la Patria.

Pero los héroes venezolanos no descansan en el Panteón Nacional; por el contrario, andan sueltos. Saltan de sus lienzos y aterrizan en el asfalto, sortean los automóviles, se introducen en internet, protagonizan la prensa y la televisión, y nos amenazan con su omnipresencia.

Todo indica que son muchos, quizá millones. No moriremos –parecen decir—. No importa lo que hagan para desaparecernos, ni cuánto haya corrido el tiempo; resistiremos. Es posible que cada venezolano albergue uno sin saberlo, en espera del momento adecuado para presentarse. Pudiéramos distinguir, sin embargo, un perfil común, un modelo básico que tornea el estilo nacional. El héroe debe ser, en primer lugar, alguien dispuesto a la impugnación. Es aquel personaje que, finalizada la conferencia, pide la palabra para expresar que todo lo dicho por el conferencista es irrelevante. No ha abordado lo más urgente, como el hambre en el mundo, el problema del calentamiento global, o la próxima destrucción del planeta en la tercera guerra mundial. Una vez declaradas aquellas aterradoras realidades, el conferencista, que quizá dedicó horas a la preparación de su modesto y particular tema, queda en ridículo frente al auditorio. Toda su perorata ha sido inútil. El héroe, satisfecho con su crimen, se despide entre aplausos.

El héroe debe ser también alguien preparado para el escándalo. Sus acciones conducen a la sorpresa, para así romper con los esquemas preestablecidos. Debe hacer siempre propuestas insensatas, adelantar planes que por su propia naturaleza sean irrealizables, promover en los oventes la necesidad de una novedad en la que no habían nunca pensado, mantener viva la esperanza de que en el futuro aguarda lo improbable. No puede un héroe que se respete pretender convencer a sus seguidores con ideas, propósitos y finalidades que rocen la sensatez. Su norte es la utopía, esa deshumanización que nos pretende siempre dioses, y su origen, la nostalgia. Su lema dice que tan pronto algo se haya logrado, se debe de inmediato proceder a su deslegitimación. El héroe venezolano es particularmente hábil en este terreno. Puede reconocerse porque irrumpe siempre que un plan esté organizado con vías de realización. Surge entonces, de su imaginación ilimitada, la proyección del plan a una escala inmensamente más ambiciosa. Cuando se escuchen las voces que exigen pruebas de su factibilidad, el héroe no necesitará hacer nada. Todos se encargarán de acallar esas entorpecedoras maniobras de los impíos y filisteos; seres ramplones, sin visión de futuro, conformistas que nunca llegarán a ninguna parte.

El héroe debe actuar bajo un patrón renovador, revolucionario, libertario. Siempre al servicio de los oprimidos, cualesquiera éstos sean. Está convencido —y debe ser convincente— de que unos poderosos y malignos dominadores son la causa de la desgracia de los demás. Con

frecuencia sus seguidores, como los humildes soldados que vemos en los cuadros épicos, terminan yaciendo ensangrentados. Su consuelo y su gloria residen en haber muerto dando la batalla. Al héroe no se le puede pedir, además, resultados para todos. Es ese personaje que, después de promover una revuelta, y cuando hayan caído los cuerpos de las víctimas —no el suyo, por supuesto— celebrará la nobleza de la causa.

El héroe (o la heroína, también puede ocurrir) es alguien que siempre tiene una denuncia en el bolsillo, siempre ha sido víctima de la maldad, siempre ha defendido la verdad, la igualdad y la solidaridad. Siempre es justo y justiciero. Valiente y audaz. Alguien que dice verdades. Para ello guarda sus leyendas, y en cualquier descuido las puede contar al desprevenido. Se le reconoce fácilmente porque, al escucharlo, de inmediato sentiremos la pequeñez de nuestra alma timorata. No soy como él, nos diremos tristemente. No siempre he insurgido contra la opresión. No siempre me he jugado la vida, intentando, por el contrario, mantenerla. No siempre le he cantado al mundo mis verdades. Los héroes contemporáneos, precarios descendientes de los personajes de los cuadros, siempre ganan la batalla. Despiertan nuestra admiración y, al parecer, eso es bastante.

Tenemos, quién no lo sabe, un héroe principal. Un héroe que no podrá jamás ser rebasado. Luis Castro Leiva (2005: 276-277), en sus estudios sobre filosofía de la historia venezolana, dejó en el aire una pregunta que no ha sido contestada, y quizá nunca lo sea: ¿es posible pensar a Venezuela fuera de Bolívar?, o lo que es lo mismo, ¿qué destino hubiera tenido Venezuela si pudiera pensarse fuera de Bolívar? La interrogante no es ociosa. El pensamiento bolivariano como filosofía política, como origen y destino de la Patria, es una suerte sellada. Un horizonte melancólico que nos obliga a dar testimonio del mártir de la Independencia como al creyente de su fe.

Nuestra filiación está establecida: somos los hijos de Bolívar. Nuestro fin está predeterminado: construir la Patria Grande e inconclusa del Libertador. Los venezolanos hemos jugado en la historia con las cartas marcadas; nuestra condición de fracasados está cantada de antemano. «Somos un pueblo aplastado por la historia. Porque todo venezolano nace con un techo, una limitación: nadie puede ser más grande que Simón Bolívar», dice el historiador Manuel Caballero (2007b: 195). Ése es el precio de ser la nación de Simón José Antonio de la Santísima Trinidad Bolívar y Palacios, nacido en la ciudad que

desató la Independencia de la Corona española. Podría argumentarse que la emancipación ocurrió en todo el continente, de norte a sur, y que esa circunstancia no diferencia a Venezuela. Y sin embargo, sí. La Independencia adquirió al ritmo de las circunstancias y, sin duda, por la voluntad de Bolívar, el carácter de una emancipación «global» que pretendía, al mismo tiempo, la separación de España y la reunificación de todos los territorios emancipados en una anfictionía, reducida luego a un gran imposible: el sueño de la Gran Colombia. Sueño (o pesadilla) en el que solo él y algunos fieles seguidores vivían, y que sigue persiguiendo a los nostálgicos de 1830. La utopía universalizante fragua a nuestros héroes.

Bolívar estaba convencido de que la Independencia de Venezuela no era posible sin llevar la guerra a toda la América Española; ésa era su teoría de la emancipación y sería difícil evaluar desde el presente si fue una estrategia militar y política indispensable. Pudiéramos decir que era necesaria y, al mismo tiempo, él deseaba esa necesidad. Bolívar ofrendó el cuerpo de la nación para cumplirla, y Venezuela fue entregada en sacrificio para la Independencia de América y la fallida creación de la Gran Colombia; allí se consagró la gloria de la venezolanidad.

No hubo otra nación que quedara devastada, a consecuencia de la guerra, como lo fue Venezuela. A diferencia de las otras nacientes repúblicas, perdió su población, sus recursos productivos y sus élites; en contrapartida se llenó de héroes. El propio Bolívar, en carta a su tío Esteban Palacios, dice:

¿Dónde está Caracas? se preguntará Vd. Caracas no existe; pero sus cenizas, sus monumentos, la tierra que la tuvo, han quedado resplandecientes de libertad; y están cubiertos de la gloria del martirio. Este consuelo repara todas las pérdidas, a lo menos, este es el mío; y deseo que sea el de Vd.

Esa frase final bien pudiera ser nuestra marca de nacimiento como república. La guerra ganada y el país devastado requerían de alguna estrategia de reparación para sobrevivir al hecho de que en el proceso independentista la nación quedó en la mayor destrucción material y humana. Conjeturemos que, a partir de allí, de esa melancólica carta de Bolívar a su tío materno en la que declara sus afectos de la infancia, en la que se respira el dolor por la ciudad de sus mayores, en la que le

advierte: «Vd. se encontrará en Caracas como un duende que viene de la otra vida y observará que nada es de lo que fue»; en ese texto, insistamos, se resume lo que sería el destino sentimental de los patriotas: el consuelo de la gloria a cambio de la pérdida. He allí la génesis de una ética y la piedra fundacional de un imaginario nacional.

La nostalgia de la gesta acompañará la historia venezolana, pero de la nostalgia a la utopía no hay más que un paso. El imaginario venezolano se mueve entre ambos extremos. Se sitúa en un tiempo oscilante entre la catástrofe y la resurrección; una temporalidad subjetiva que se mece entre el paraíso destruido y el advenimiento de un Nuevo Mundo. No nos hallamos, no hay manera, en esa lenta marcha, gris y rutinaria del día a día. Vibramos con la catástrofe en la que todo colapsa, destruido por los enemigos, y resucita en la gloria desmesurada de los héroes. Nuestra historia es una celebración de los triunfos épicos que deja pocas páginas para los seres anónimos y la construcción ciudadana, con frecuencia silenciada, por no decir despreciada.

No que los historiadores y críticos culturales hayan dejado de arrojar luces sobre la producción de civilidad a lo largo del tiempo—sobran los ejemplos—, pero, sin duda, es el relato heroico el que ha prevalecido, con poca atención a la construcción social y cultural que los ciudadanos, a pesar de las vicisitudes políticas y sociales, llevaron y llevan a cabo. De ese modo los venezolanos, como colectivo, no se sienten orgullosos de la gestación de su civilidad. La atención pública ha estado siempre saturada por la clase política, es decir, por los profesionales del poder.

Y es que nada equivale a la estética heroica y evangélica de nuestra memoria y, por consiguiente, fácilmente se erosiona con la crítica irresponsable, lo que ha tomado mucho tiempo y esfuerzo silencioso construir. Nos gusta, se diría que nos apasiona, la renovación permanente. Todo lo cual, hasta cierto punto, nos debería colocar en la avanzada y hablaría de un espíritu innovador que pudiera traer consecuencias muy favorables, mas con frecuencia lo que nos queda es una suerte de acomodo improvisado (el criollo «parapeteo») que nos regresa al sentimiento de que mejor es quitarlo todo y comenzar desde cero. La constante derogación y crítica abusiva de todo lo anterior, el desconocimiento de los logros alcanzados, responde a una lógica nihilista vorazmente devoradora, que tiene su origen en la nostalgia por una gloria pasada y perdida, y en una constante utopía de reencarnarla.

Muy sugerentes son las reflexiones de la escritora María Fernanda Palacios (2001: 34-35):

En una historia contenida casi toda en empresas militares, donde el ingrediente titánico parece sustituir la configuración heroica: revueltas, levantamientos, montoneras, conspiraciones y alzamientos, la casa se convierte en símbolo casi único de estabilidad, permanencia y continuidad... Quiero decir que ese mundo manso y nostálgico de la casa no es más que la otra cara de esa otra Venezuela alzada y feroz.

El habitante de esa casa «mansa y nostálgica» admira y cultiva el mito de los héroes, y no siéndolo, se refugia en la intimidad para protegerse de una historia que parece expulsarlo, que no lo acoge como hijo legítimo de la Patria, y en la que debe hacer su vida, casi avergonzado de no estar a la altura de su historia. Una Patria, entonces, que pertenece a los héroes guerreros y no a los ciudadanos pacíficos, casi superfluos en una historia que el poeta Juan Liscano (1980: 33) define como «un vastísimo fresco de muerte».

También el analista junguiano Rafael López Pedraza (2002: 30) se refiere a los héroes en el contexto de la muerte, al reconocerlos como «espíritus de muertos intranquilos». Suerte de fantasmas que hamletianamente nos convocan, nos persiguen e impiden el sueño tranquilo del ciudadano laborioso. El culto del héroe es siempre culto de la muerte, culto por quien ha dado la vida por la Patria, desprecio por quien cultiva las costumbres pequeñoburguesas del trabajo silencioso y probablemente anónimo. Son ellos -se nos ha repetido hasta la saciedad desde la escuela primaria- «los forjadores de la Patria». ¿Quiénes son, entonces, todos los demás? ¿Apéndices de la historia? ¿Meros paseantes del paisaje? ¿A qué pertenecemos los venezolanos que no hemos muerto (ni queremos morir) en una guerra, que no hemos sufrido (ni queremos sufrir) prisión, que no hemos sido (ni queremos ser) heroicos resistentes de un dictador o valerosos guerreros de una gesta? ¿Somos, quizá, seres fuera de la Patria, admiradores que presenciamos la Historia con mayúsculas desde bastidores? ¿Qué nos incluye, pues, si la historia pareciera ser sin nosotros? Irónicamente Alberto Barrera Tyszka escribe en un artículo periodístico:

Por supuesto que sí, somos unos apátridas. No lo susurramos con vergüenza, además. Queremos que todo el mundo lo sepa, que se imprima, que se publique en el periódico este domingo. Apátridas. Es una esdrújula maravillosa, tan sonora. Tiene fuerza. Cada vez me gusta más. Apátridas. Eso somos. Eso queremos ser. No nos interesa para nada la Patria del poder... No pertenecemos, ni deseamos formar parte de la Patria que Nicolás Maduro invoca cuando agita la venezolanidad y apela a nuestra herencia heroica, a nuestro destino de glorias guerreras.

Aunque notables pensadores hayan, desde tiempo atrás, estimado este tema de la heroicidad venezolana y la negación que comporta del trabajo civil, la versión más extendida de nuestra historia se resume en la ofrecida por el discurso oficial: un relato épico. Se simplificaron así los siglos de dependencia colonial como un período de opresión; el siglo XIX como una saga de las luchas entre caudillos; los gobiernos de Cipriano Castro (1899-1908), Juan Vicente Gómez (1908-1935) v Marcos Pérez Iiménez (1948-1958) como crónicas de las dictaduras. Hoy el discurso político resume los cuarenta años de democracia liberal (1958-1998) como el ejercicio de la represión, el pillaje y la destrucción de la riqueza petrolera, y construye una alegoría nostálgica de la Independencia. Un *remake* del pasado esplendoroso que catapultará al país directamente hacia la gloria que su historia merece. No es este proyecto una invención del presente; por el contrario, es un deseo que late en lo profundo de la venezolanidad desde hace doscientos años. Hugo Chávez ha sido su mejor intérprete y su más audaz ejecutor a través de su propuesta política: la Revolución Bolivariana.

La comprensión del pasado y su trascendencia en el presente han sido en Venezuela fundamentalmente patrimonio de los historiadores, al mismo tiempo que la interpretación social ha estado fuertemente orientada por la sociología marxista. Es reciente la incorporación de los aportes de otras disciplinas y otros paradigmas de pensamiento que permitan acercamientos distintos a la lectura de la construcción imaginaria del pasado en la sociedad, y en la diversidad de esa sociedad. El propósito de este libro es abordar estos temas y sus relaciones con los mitos creados por el imaginario y la memoria de los venezolanos.

### REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

- Acosta Saignes, Miguel (1984). *Vida de los esclavos negros en Venezuela*. Valencia: Vadell Editores.
- Almandoz, Arturo (2004). *La ciudad en el imaginario venezolano. Vol. II. De 1936 a los pequeños seres*. Caracas: Fundación para la Cultura Urbana.
- Arenas, Nelly (2006). «El mito de la comunidad total». Revista *El Puente*, Caracas, diciembre 2006, Nº 6: 46-47.
- \_\_\_\_\_y Gómez Calcaño, Luis (2006). *Populismo autoritario: Venezuela 1999-2005*. Caracas: Cendes y CDCH.
- Arráiz Lucca, Rafael (1999). *El recuerdo de Venecia y otros ensayos*. Caracas: Editorial Sentido.
- \_\_\_\_\_ (2003). El coro de las voces solitarias. Una historia de la poesía venezolana. Caracas: Eclepsidra.
- \_\_\_\_\_ (2007). Venezuela: 1830 a nuestros días. Caracas: Alfa.
- Arvelo Ramos, Alberto (1998). El dilema del chavismo. Una incógnita en el poder. Caracas: El Centauro.
- Ascencio, Michaelle (2007). *Las diosas del Caribe*. Caracas: Editorial Alfa. Balza, José (2008). *Pensar a Venezuela*. Caracas: Bid & Co. Editor.
- Barrera Linares, Luis (2006). «Palabras en guerra: enfrentamientos discursivos de principios de siglo». En *Nación y literatura. Itinerarios de la palabra escrita en la cultura venezolana*. VV. AA. Carlos Pacheco, Luis Barrera Linares y Beatriz González Stephan coordinadores. Caracas: Equinoccio, Fundación Bigott, Banesco: 873-888.
- Berlin, Isaiah [1965]. *Las raíces del Romanticismo*. Henry Hardy editor. Madrid: Taurus, 2000.



nas. Orígenes, invenciones y ficciones. VV. AA. Germán Carrera Damas, Carole Leal Curiel, Georges Lomné, Frédéric Martínez editores. Caracas: Equinoccio, Universidad de Marne-la-Vallée e Instituto Francés de Estudios Andinos: 391-420.

- Carvallo, Gastón (1994). Próceres, caudillos y rebeldes. Caracas: Grijalbo.
- Cassirer, Ernst [1946]. *El mito del Estado*. México: Fondo de Cultura Económica, 2004.
- Castillo Zapata, Rafael (2003). «El músculo de la Patria». En Revista *El Puente.* Caracas, septiembre 2003, Nº 0: 6-7.
- Castro Leiva, Luis (1985). *La Gran Colombia. Una ilusión ilustrada*. Caracas: Monte Ávila Editores.
- Luis Castro Leiva. Vol. 1. Carole Leal Curiel editora. Caracas: Fundación Polar y Universidad Católica Andrés Bello, 2005.
- Clarac de Briceño, Jacqueline (1996). *La enfermedad como lenguaje en Venezuela*. Mérida: Universidad de Los Andes.
- Consalvi, Simón Alberto (2003). «El carrusel de la discordia». En *Venezuela, repeticiones y rupturas.* Ob. cit.: 297-307.
- Coronil, Fernando (1997). *The Magical State. Nature, Money and Modernity in Venezuela*. Chicago & London: The University or Chicago Press.
- Cunill Grau, Pedro (1987). Geografia del poblamiento venezolano del siglo XIX. Vol. I. Caracas: Ediciones de la Presidencia de la República.

  (2006). «Pórtico de Venezuela». En Nación y literatura.

  Ob. cit.: 7-31.
- \_\_\_\_\_ (2007). Geohistoria de la sensibilidad en Venezuela. Vol. 1. Caracas: Fundación Empresas Polar.
- D'Ascoli, Carlos (1973). *Esquema histórico económico de Venezuela*. Caracas: Universidad Central de Venezuela.
- Dávila, Luis Ricardo (2005). «Venezuela, fábrica de héroes». Tomado de <www.saber.ula.ve>.
- \_\_\_\_\_ (2006a). «Venezuela ante el espejo». Tomado de <a href="http://www.saber.ula.ve">http://www.saber.ula.ve</a>.
- (2006b). «Momentos fundacionales del imaginario democrático venezolano». En *Mitos políticos en las sociedades andinas.* Orígenes, invenciones y ficciones. Ob. cit.: 129-160.

Diccionario de Venezolanismos (DV). Dirección María Josefina Tejera. Caracas: Universidad Central de Venezuela, Academia Venezolana de la Lengua y Fundación Schonoegass, 1993.

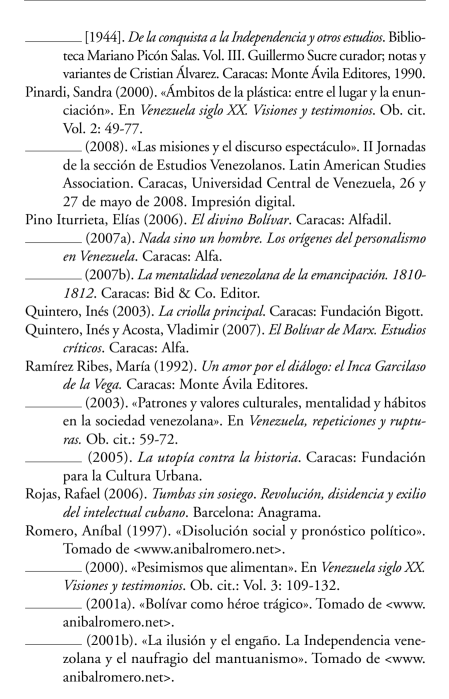
- Diccionario de Historia de Venezuela (DHV). Caracas: Fundación Polar, 1997.
- Discursos del presidente Hugo Chávez Frías (DP). Caracas: Ediciones de la Presidencia. Años 1999-2005. Tomados del sitio oficial del Ministerio del Poder Popular del Despacho de la Presidencia, <a href="http://www.presidencia.gob.ve">http://www.presidencia.gob.ve</a>.
- Eliade, Mircea [1957] Mitos, sueños y misterios. Barcelona: Kairos, 2001.
- Escovar Salom, Ramón (2000). «El paisaje institucional». En *Venezuela y...*Los países hemisféricos, ibéricos e hispanohablantes. VV. AA. Dirigida por Kaldone G. Nweihed. Caracas: Instituto de Altos Estudios de América Latina. Universidad Simón Bolívar: 71-77.
- Fauquié, Rafael (2000). «Persistencia de los *imaginarios* en la historia venezolana: un rostro que dibuja el tiempo». En *Venezuela y... Los países hemisféricos, ibéricos e hispanohablantes*. Ob. cit.: 78-85.
- Freud, Sigmund (1913). *Totem and Taboo*. The Standard Edition: XIII. London: The Hogarth Press, 1974.
- Garrido, Alberto (2002a). *Documentos de la Revolución Bolivariana*. Mérida: Ediciones del autor.
- \_\_\_\_\_ (2002b). *Testimonios de la Revolución Bolivariana*. Mérida: Ediciones del autor.
- Girardet, Raoul (1999). *Mitos y mitologías políticas*. Buenos Aires: Nueva Visión.
- González Téllez, Silverio (2005). *La ciudad venezolana. Una interpretación de su espacio y sentido en la convivencia nacional*. Caracas: Fundación para la Cultura Urbana.
- Guerra, François-Xavier (2006). «La ruptura originaria: Mutaciones, debates y mitos de la Independencia». En *Mitos políticos en las sociedades andinas. Orígenes, invenciones y ficciones.* Ob. cit.: 21-42.
- Hébrard, Verónique (2006). «El hombre en armas: De la heroización al mito». En *Mitos políticos en las sociedades andinas. Orígenes, invenciones y ficciones*. Ob. cit.: 281-300.
- Hernández, Tulio (2000). *Celebración de estar vivos y otros escritos*. Caracas: Biblioteca de Autores y Temas Tachirenses.
- Jaimes Quero, Humberto (2003). *Mentalidades, discurso y espacio en la Caracas de finales del siglo XX*. Caracas: Fundación para la Cultura Urbana.

Jiménez, Ariel (2000). *Utopías americanas*. Caracas: Fundación Cisneros. Cuaderno 00.4.

- Kozak Rovero, Gisela (2008). *Venezuela, el país que siempre nace*. Caracas: Editorial Alfa.
- Krispin, Karl (2004). «La república bolivariana: su exclusivismo nominal y la historia». En ¿Cabemos todos? Los desafios de la inclusión. VV. AA. María Ramírez Ribes compilación y prólogo. Caracas: Club de Roma. Capítulo venezolano: 149-157.
- Leal Curiel, Carole (2006). «El 19 de Abril de 1810: 'La mascarada de Fernando' como fecha fundacional de la Independencia en Venezuela». En *Mitos políticos en las sociedades andinas. Orígenes, invenciones y ficciones*. Ob. cit.: 65-91.
- Lecuna, Vicente (1929). *Cartas del Libertador*. Caracas: Litografía y Tipografía Comercio.
- Lezama Lima, José (1969). La expresión americana. Madrid: Alianza.
- Liscano, Juan (1980). *El horror por la historia*. Caracas: Editorial Ateneo de Caracas.
- Lombardi, John V. (1985). Venezuela. La búsqueda del orden. El sueño del progreso. Barcelona: Crítica.
- Legend». «Epilogue: History and our Heroes The Bolívar Legend». En *Simón Bolívar: Essays on the Life and Legacy of the Liberator*. VV. AA. David Bushnell and Lester D. Langley, eds. Tomado de John V. Lombardi Home Page, <a href="http://jvlone.com">http://jvlone.com</a>>.
- López Maya, Margarita (2007). «Pertenencia y sentido del debate sobre socialismo en los siglos XX y XXI en Venezuela» (Prefacio). *Ideas para debatir el socialismo del siglo XXI*. VV. AA. Margarita López Maya editora. Caracas: Alfa: 7-19.
- López Ortega, Antonio (2003). «Horizonte con torres». Revista *El Puente*. Caracas, septiembre 2003, Nº 0: 10-11.
- López Pedraza, Rafael (2002). *Sobre héroes y poetas*. Caracas: Festina Lente. Lyotard, Jean-François [1993]. *Moralidades posmodernas*. Madrid: Tecnos, 1998.
- Magdaleno, John (2004). «El discurso político del presidente Chávez y su impacto en la opinión pública». En ¿Cabemos todos? Los desafios de la inclusión. Ob. cit.: 169-184.
- Márquez, Patricia (2000). «En la penumbra de los días: el malandro». En *Venezuela siglo XX. Visiones y testimonios.* Vol. 1. Ob. cit.: 221-243.

Martín, Gustavo (1983). *Magia y religión en la Venezuela contemporá*nea. Caracas: Ediciones de la Biblioteca. Universidad Central de Venezuela.

- Martínez, Frédéric (2006). «La nación y su pasado: Miradas cruzadas entre Colombia y Venezuela». En *Mitos políticos en las sociedades andinas. Orígenes, invenciones y ficciones.* Ob. cit.: 231-253.
- Méndez, Ana Irene (2004). *Democracia y discurso político. Caldera, Pérez y Chávez.* Caracas: Monte Ávila Editores.
- Mijares, Augusto [1963]. *Lo afirmativo venezolano*. Caracas: Dimensiones, 1980.
- Monsiváis, Carlos (2006). Aires de familia. Cultura y sociedad en América Latina. Barcelona: Anagrama.
- Montero, Maritza (1984). *Ideología, alienación e identidad nacional. Una aproximación psicosocial al ser venezolano*. Caracas: Ediciones de la Biblioteca. Universidad Central de Venezuela.
- \_\_\_\_\_(2000) «Recuerdos del futuro». En *Venezuela siglo XX. Visiones y testimonios*. Ob. cit.: Vol. 3: 511-526.
- Moreno, Alejandro (2000). «Sólo la madre basta». En *Venezuela siglo XX. Visiones y testimonios*. Ob. cit.: Vol. 1: 61-97.
- Olalquiaga, Celeste (1998). *The Artificial Kingdom. A Treasury of the Kitsch Experience*. Pantheon Books.
- Pacheco, Carlos (2001). *La Patria y el parricidio*. Mérida: Ediciones El otro, el mismo.
- Palacios, Marco (2006). Prefacio. Mitos políticos en las sociedades andinas. Orígenes, invenciones y ficciones. Ob. cit.: 7-10.
- Palacios, María Fernanda (2001). *Ifigenia. Mitología de la doncella criolla*. Caracas: Angria.
- \_\_\_\_\_ (2004). «Los intelectuales y el demonio de la esperanza». Revista *El Puente*. Caracas, agosto 2004, Nº 4: 42-44.
- Pantin, Yolanda y Torres, Ana Teresa (2003). «Sobre héroes y verdugos». Revista *El Puente*. Caracas, septiembre 2003, N° 0: 16-17.
- Paz, Octavio (1981). El ogro filantrópico. Barcelona: Seix Barral.
- Pérez Oramas, Luis Enrique (2003). «Venezuela: autoridad y autoritarismo». Revista *El Puente*. Caracas, septiembre 2003, Nº 0: 4-5.
- Picón Salas, Mariano [1948]. «Comprensión de Venezuela». En *Viejos y nuevos mundos*. Selección, prólogo y cronología de Guillermo Sucre. Caracas: Biblioteca Ayacucho, 1983.



Salas de Lecuna, Yolanda (1987). *Bolívar y la historia en la conciencia popular*. Caracas: Instituto de Altos Estudios de América Latina de la Universidad Simón Bolívar.

- Salas, Yolanda (2000). «Imaginarios y narrativas de la violencia carcelaria». En *Ciudadanías del miedo*. VV. AA. Susana Rotker editora. Caracas: Editorial Nueva Sociedad: 203-216.
- \_\_\_\_\_ (2006). «Manuel Piar: Mito y leyenda de una identidad forjada en la trasgresión». En *Mitos políticos en las sociedades andinas. Orígenes, invenciones y ficciones*. Ob. cit.: 301-325.
- Salazar, José Miguel (2001). «Perspectivas psicosociales de la identidad venezolana». En *Identidades nacionales en América Latina*. VV. AA. José Miguel Salazar coordinador. Caracas: Fondo Editorial de Humanidades y Educación. Universidad Central de Venezuela: 115-139.
- Scheler, Max [1915]. *Ressentiment*. Milwaukee: Marquette University Press, 1994.
- Silva Beauregard, Paulette (2007). Las tramas de los lectores. Estrategias de la modernización cultural en Venezuela (siglo XIX). Caracas: Fundación para la Cultura Urbana.
- Soriano de García Pelayo, Graciela (1988). *Venezuela 1810-1830. Aspectos desatendidos de dos décadas.* Caracas: Cuadernos Lagoven. Serie Cuatro Repúblicas.
- (2006). «Formas del curso de la historia en Venezuela: ¿Historia con sentido o el «juego de la oca»?». En *Mitos políticos en las sociedades andinas. Orígenes, invenciones y ficciones.* Ob. cit.: 93-109.
- Stambouli, Andrés (2005). *La política extraviada. Una historia de Medina a Chávez.* Caracas: Fundación para la Cultura Urbana.
- Steiner, George [1971]. *En el castillo de Barba Azul*. Barcelona: Gedisa, 1991.
- Straka, Tomás (2007). La voz de los vencidos. Ideas del partido realista de Caracas, 1810-1821. Caracas: Bid & Co. Editor.
- Thibaud, Clement (2006). «De la ficción al mito: Los llaneros de la Independencia de Venezuela». En *Mitos políticos en las sociedades andinas. Orígenes, invenciones y ficciones*. Ob. cit.: 327-342.
- Torres, Ana Teresa (1998). *Territorios eróticos*. Caracas: Editorial Psicoanalítica.
- \_\_\_\_\_ (1999). «La alegoría nostálgica». *Verbigracia*. Nº 41. En *El Universal*. Caracas, 20 de febrero de 1999.

| (2000). «El diálogo de la pérdida». En Revista Bigott. Cara-       |
|--------------------------------------------------------------------|
| cas. Nº 54-55: 114-120.                                            |
| (2001). «Mujer con paraguas o recordando a Lyotard». Verbi-        |
| gracia. No 20. En El Universal. Caracas, 17 de febrero 2001.       |
| (2005). «Raíces del resentimiento». Revista Venezolana de          |
| Psicología de los Arquetipos y Estudios Junguianos. Sociedad Vene- |
| zolana de Analistas Junguianos. Caracas, Nº 1: 22-27.              |
| (2008). «Memorias de una venezolana de la democracia».             |
| Conferencia inaugural de la Cátedra Venezuela. Caracas: Uni-       |
| versidad Metropolitana. En Lecturas complementarias. Grupo         |
| Jirahara: Barquisimeto, mayo 2008: 19-35.                          |

- Ugalde, Luis (2008). «Utopía política: entre la esperanza y la opresión». Caracas: Academia de Ciencias Políticas y Sociales.
- Urbaneja, Diego Bautista (2004). *Bolívar, el pueblo y el poder*. Caracas: Fundación para la Cultura Urbana.
- Valle, Gustavo (2004). «Héroes de papel moneda». En Revista *El Puente*. Caracas, agosto 2004, N° 2: 32-33.
- Vargas Arenas, Iraida (2005). «Visiones del pasado indígena y el proyecto de una Venezuela a futuro». *Revista Venezolana de Economía y Ciencias Sociales*. [on line]. Mayo 2005. Vol. 1. N° 2: 187-210. [Citado 02 abril 2008]. http://www2.scielo.org.ve
- Vargas Llosa, Mario (2004a). La utopía arcaica. José María Arguedas y las ficciones del indigenismo. México: Fondo de Cultura Económica.

  (2004b). La tentación de lo imposible. Victor Hugo y Los Miserables. Bogotá: Alfaguara.
- Vattimo, Gianni (1985). *The End of Modernity*. Baltimore: The Johns Hopkins University Press.
- Velásquez, Ramón J. (2000). «El país y su gentilicio». En *Venezuela y... Los países hemisféricos, ibéricos e hispanohablantes*. Ob. cit.: 20-35.
- Viloria Vera, Enrique (2004). *Neopopulismo y neopatrimonialismo. Chávez y los mitos americanos*. Caracas: Universidad Metropolitana.
- Viso, Ángel Bernardo (1982). *Venezuela: identidad y ruptura*. Caracas: Alfadil.
- Yurman, Fernando (2008). La identidad suspendida. Caracas: Alfa.
- Zago, Ángela (1992). La rebelión de los ángeles. Caracas: Editorial Fuentes.
- Zambrano, Gregory (2006). «El paisaje y la palabra creadora. (H)ojeada sobre la poesía fundacional». En *Nación y Literatura*. Ob. cit.: 201-216.

### Esta edición de

### LA HERENCIA DE LA TRIBU

se terminó de imprimir en el mes de noviembre de 2009, en los talleres de \_\_\_\_\_

CARACAS, VENEZUELA